## Interrogaciones

La filósofa argentina Angelina Uzín Olleros, Magister Scientiae en Educación y Doctoranda en la Universidad de París, nos comparte un nuevo artículo. En esta ocasión nos plantea la problemática que gira en torno a la construcción de los discursos, específicamente aquéllos que tienen como finalidad interrogar con el propósito de conocer algo sobre el otro, y la dificultad que estos representan.

### Angelina Uzín Olleros

Todo acto de comunicación puede ser al mismo tiempo un acto de incomunicación, en este juego dialéctico de -por lo menos dos personas- se recorre con palabras un camino cierto e incierto al mismo tiempo.

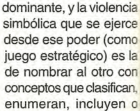
Son muchas las situaciones que pueden darse en el discurrir de la palabra, entendiendo "discurso" como dejar correr, como permiso para sacar afuera en palabras lo que adentro está vedado al otro que me interpela.

En toda situación de diálogo puede darse -en términos de una teoría "clásica" de la comunicación- el esquema que distingue entre un emisor, un receptor, un canal y un mensaje. A comienzos del siglo XX con el surgimiento de los mass media la probabilidad de comunicarse era planteada con gran optimismo y con la certeza que el receptor decodificaba el mensaje del emisor, lo que hacía muy oportuna la llegada de la propaganda no sólo de productos que debían ubicarse en el mercado sino también de la propaganda política.

Pronto advirtieron los dramaturgos que sospecharon de esta llegada fiel y clara del mensaje, que el emisor y el receptor no eran directamente proporcionales en términos de comprensión del discurso vertido. Eugene lonesco mostró en su obra "La cantante calva", que la palabra incomunica, y que tanto el diálogo como el monólogo eran presa de múltiples decodificaciones, interpretaciones y devoluciones.

Otro elemento que será tenido en cuenta por un filósofo como Michel Foucault es el poder que se despliega en las luchas simbólicas, en las batallas mediáticas del discurso. El que habla lo hace desde el privilegio de la disciplina, desde la episteme dominante que marca la línea divisoria entre locura/razón, entre normal/anormal.

El enfermo mental, el loco, es quien podemos identificar por su discurrir desencajado y descolocado de la realidad normal que marca la ciencia en su discurso normativo y normalizador. El lugar del poder que gozamos en la sociedad o en el grupo de pertenencia, está íntimamente relacionado con la episteme



9 11

N. D. W. W. A.

9

d

a e e e e e e e e e e

0. 10

h

0 0

f

excluyen al sujeto; el loco está ajeno y lejano de la norma, de lo normado, de lo correcto, de lo apropiado.

No sólo es el sujeto quien se ampara o desampara desde la palabra que lo nombra, son también las prácticas sociales, lo instituido, lo impuesto en la ortopedia correctiva de las acciones; las que serán rotuladas como buenas o malas, correctas o incorrectas, apropiadas o inapropiadas.

El experto se apoya en la especialidad que, por medio de su dispositivo institucional y discursivo, le otorgará el poder para decidir el diagnóstico, el tratamiento, el destino del sujeto enfermo, identificándolo con el comportamiento desviado; decidirá el tratamiento del anormal que se sale del camino de la normalidad, que se desvía del carril de lo mismo para pasarse al carril de lo otro.

Un situación de diálogo puede ser pensada:

38



- 1) Como un intercambio igualitario de dos personas, o sea, como una escucha y un habla propuesto en reciprocidad entre dos sujetos éticos, y por lo tanto con posibilidadades actuales o futuras) de libertad y de autonomía
- 2) O puede ser abordada como interrogatorio, como entrevista, como interpelación, como acusación...

Pierre Bourdieu (1999), advierte que toda situación de entrevista y encuesta es una situación social, que el observador imparcial que demandaba el positivismo, tanto del científico social como de los profesionales en general, está atravesada por prejuicios y preconceptos que no se abandonan hasta tanto el profesional no realice un trabajo de reflexión sobre los supuestos en los que asienta el discurso científico. Es esa reflexividad la que permite controlar los efectos de la estructura social en la que el interrogatorio se efectúa.

La relación entrevistador-entrevistado es una situación social, por más que quiera presentarse como situación neutral y objetivante en el diagnóstico.

ioa.

rce

mo sla

DOD

an.

0 0

юу elo

ao

e lo

cas en

nes:

nas

as,

dad

tivo

áe

eta

a e

del svia

e a

Ser

el

el

.... Si bien la relación de encuesta se distingue de la mayoría de los intercambios de la existencia corriente en el hecho de que se atribuye fines de puro conocimiento, sigue siendo, no mporta qué se haga con ella, una relación social que genera efectos (variables según los

diferentes parámetros que pueden afectarla) sobre los resultados obtenidos. No hay duda de que el interrogatorio científico por definición excluye la intención de ejercer cualquier forma de violencia simbólica capaz de afectar las respuestas; lo cierto es que, en esa materia, no es posible confiar exclusivamente en la buena voluntad, porque en la naturaleza misma de la relación de encuesta están inscriptas todo tipo de distorsiones. Distorsiones que se rata de conocer y dominar, y ello en la concreción misma de una práctica que puede ser reflexiva y metódica, sin ser a aplicación de un método o la puesta en acción de una reflexión teórica" (Bourdieu, 1999, p. 528).

Aún en el esfuerzo que realiza el experto a la hora de diagnosticar y dirigir el tratamiento, los supuestos teóricos están habitados por prácticas y conceptos que no se ponen en duda o en cuestión. El mecanismo de control del otro (enfermo, desviado, inadaptado) está en funcionamiento, dominando toda la escena del interrogatorio y la práctica que lo regula.

No sólo esto es así en situaciones de enfermedad, sino también de normalidad. Los exámenes, los concursos docentes, las entrevistas de trabajo, los censos, los formularios.

En el caso del experto, del especialista, una vez instalado el dispositivo institucional y el corpus de conocimientos en el que ellos se sostienen, resulta práctica corriente, la que deja de ser indagada en sus mecanismos internos y recorridos teóricos.

"El sueño positivista de una perfecta inocencia epistemológica enmascara, en efecto, el hecho de que la diferencia no es entre la ciencia que efectúa una construcción y la que no lo hace, sino entre la

que lo hace sin saberlo y la que, sabiéndolo, se esfuerza por conocer y dominar lo más completamente posible sus actos, inevitables, de construcción y los efectos que, de manera igualmente inevitable, éstos producen." (lbíd., p. 528).

La relación entrevistado- entrevistador es, en muchos de los casos si no en todos, una relación asimétrica que reproduce esa asimetría una y otra vez en el montaje del dispositivo terapéutico, en él se juegan un conjunto de supuestas verdades y supuestos saberes que otorgan

el poder al entrevistador de incluir o excluir del espacio institucional al entrevistado. Interpelado y acusado, rotulado y clasificado, queda en los márgenes de los espacios reservados a lo correctamente aceptado y aceptable.

En la medida que el experto no esté dispuesto a reflexionar sobre su propia práctica v sobre su supuesto saber, en la medida que éste no pueda ponerse en el lugar del otro y alterizarse en la diferencia, la práctica médica, psicoanalítica, docente, legislativa; será un montaje perverso, motor de desigualdades y situaciones excluyentes que condenan al diferente a vivir y situarse en la periferia.

Como afirma Bourdieu: "Esa miseria de posición, referida al punto de vista de quien la experimenta al encerrarse en los límites del microcosmos, está destinada a parecer, como suele decirse, 'completamente relativa', esto es, completamente irreal, si, al asumir el punto de vista del macrocosmos, se la compara con la gran miseria de condición; referencia cotidianamente utilizada con fines de condena ('No tienes que quejarte') o de consuelo ('Sabes

39

que hay quienes están mucho peor'). Empero instituir la gran miseria como medida exclusiva de todas las demás significa prohibirse percibir y comprender toda una parte de los sufrimientos característicos de un orden social que, sin duda, hizo que aquélla retrocediera (...) pero que al diferenciarse, también multiplicó los espacios sociales (campos y subcampos especializados) que brindaron las condiciones favorables para un desarrollo sin precedentes de todas las formas de la pequeña miseria" (Ibíd., p. 10).

Con esta conclusión expresamos la necesidad de revisar las prácticas en las que se instituyen los discursos y las interrogaciones, junto a la evaluación de las respuestas y devoluciones del entrevistado; quien queda atrapado en su propia situación miserable, dada la desigualdad de posición a la hora de ser considerado como un miembro más del grupo de pertenencia, aunque situado en una región de diferencia y ajenidad.

#### BIBLIOGRAFÍA

Bourdieu, P. (1999). *La miseria del mundo*. Madrid: FCE.



«Microcomunicación»

Julio Núñez

# Diagnosis de la transferencia

El Dr. Ignacio Gárate Martínez, Catedrático asociado en la unidad de Formación y de Investigaciones de Ciencias Físicas de la Universidad de Burdeos, nos comparte un artículo en el cual pone a consideración de los lectores un análisis sobre la transferencia, con la intención de preparar el tema que abordará en su próxima visita a Morelia durante el I Congreso Internacional de Psicología, que organiza nuestra Escuela.

¢

W C C C C C C C

#### Ignacio Gárate Martínez

Encabeza este trabajo un título que bien pudiera prestarse a engaños; para disolverlos de antemano diré que no se va a tratar aquí de un método para medir científicamente el establecimiento de la transferencia en una cura psicoanalítica, ni de un catálogo diferencial de los múltiples tipos de transferencia según las diferentes categorías nosográficas establecidas por la psicopatología a través de sus métodos diagnósticos.

Tomaré el término diagnosis en su sentido etimológico y literal, es decir, un conocer, conocer sobre y a través de la transferencia; este trabajo quiere ser pues, una reflexión abierta, sobre el camino que en el psicoanálisis constituye un conocimiento, de qué tipo de conocimiento se trata, y cuál podría ser su relación o su diferencia respecto del diagnóstico en psicopatología.

Para ello, será necesario plantear previamente lo que entiendo por ciencia, y cómo se sitúa el psicoanálisis en el campo de la ciencia; de qué manera se pueden separar las diferentes especies del género ciencia, y a partir de ahí, los métodos de aproximación de cada especie de la ciencia y los puntos de ruptura. De manera clásica, podríamos separar dos especies de la ciencia: el procedimiento experimental, que intenta probar el funcionamiento más verosímil de un objeto - en el marco de un sistema de convenciones previamente definido, y el procedimiento hipotético-deductivo que, a partir de una especulación teórica, cuyo fundamento es mítico, intenta establecer las causas que le dan rango conceptual al mundo del objeto1. Si sólo nos quedamos con estas dos especies, tendremos que excluir del campo de la ciencia tanto al psicoanálisis como a la teología o a la mística, tres tipos de discurso que sin pretender establecer un saber positivo, basan su conocer en la experiencia misma, pero no como una observación de un objeto exterior, sino incluyendo al sujeto del discurso en la misma experiencia que describen. Por el contrario, en teología no existen pruebas de la existencia del objeto tratado (Dios), ni aparato experimental para confirmar su existencia, sino una experiencia de Dios en la alianza que se desprende del texto bíblico (Gárate, 1985).

Esta es una tercera especie de la ciencia<sup>2</sup> que, incluyendo a la mística (De Certeau, 1983), establece el tercer término que sería *el conocer a través de la* 

40